# فقه الاقليات

نفرت جبيں\*

#### **ABSTRACT:**

Figh al Aqalliyyat is a legal doctrine introduced in the 1990's by two muslim scholars Dr. Taha Jabar al-Alwani and Dr. Yusuf al-Qardawi. This doctorine asserts that Muslim minorities, especially those risiding in the West, deserve a special new legal discipline to address their special religious needs, which are different from those of muslims residing in Islamic countries. The immigration of Muslims to Europe and America over the last hundred years particularly during the second half of the twentieth century has created and unprecedented situation Figh al-Aqalliyyat deals with the daily problems that arise for millions of Muslim individuals living in the West. It tries to resolve conflicts with culture and values of the host socities from within the framework of Islamic jurisprudence.

فقہ الاقلیات آج کی ایک نئی فقہی اصطلاح ہے جو حالات اور زمانہ کی رعایت کو پیش نظر رکھ کر وضع کی گئی ہے۔
انیسو یں صدی میں جب مسلمان مغلوب ہوگئے عثانی خلافت کا خاتمہ ہوگیا یہی وہ زمانہ تھا جب مغربی اقوام نے سائنس اور
عینالو جی میں پیش رفت چرت ناک انداز میں کی ۔ مسلمان سائنسی علوم سے نابلد مغربی اقوام کے تکوم بن کر زندگی گزار
رہے تھے۔ ایسے میں سیسائنسی ٹیکنالو جی جس نے دنیا کے ہرفر دکومتا ترکیا، مسلمان بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر ندرہ سکے۔
نتیج کے طور پرنت نے مسائل نے جنم لیاان کا حل وقت کی اہم ضرورت تھی ۔ اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی ایک کثیر
نتیج کے طور پرنت نے مسائل نے جنم لیاان کا حل وقت کی اہم ضرورت تھی ۔ اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی ایک کثیر
نتیج کے طور پرنت نے مسائل کے جنم لیاان کا حل وقت کی اہم ضرورت تھی ۔ اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی ایک کثیر
ساتھ جاکر آباد ہوگئے ۔ خاص طور پر مغربی ممالک علی ماکر آباد ہونے والے مسلمانوں کو جن مسائل نمایاں رہے جو ہنوز
میں نمایاں طور پر حلال وحرام ، مقامی سیاست میں شرکت ، خاندانی اور عائلی مسائل اور معاثی مسائل نمایاں رہے جو ہنوز
جاری ہیں۔ فقہا ئے کرام نے ان مخصوص حالات کے پیش نظر ان علاقوں میں بسنے والے مسلمانوں کے مسائل کا حل جس
جاری ہیں۔ فقہا ئے کرام نے ان مخصوص حالات کے پیش نظر ان علاقے در حالات نہی رعایت کو پیش نظر کو کرد یا گیا۔ اسے انداز میں پیش کیا اسے فقہ الاقلیات کا نام دیا گیا۔ فقہ التی طبقہ اس جدیدر وش کو نا پسند کرتا ہے۔ ان کے مطابق یہ

دین اسلام کی شکل بگاڑنے کے مترادف ہے۔اس سے ہرعلاقے کے اسلام کی شکل مختلف ہوجائے گی جس سے اتحادِ عالم اسلام شدید خطرے سے دوچار ہوگا۔لہذاوہ اس نئے رجحان کی ندمت کرتے نظر آتے ہیں۔زیر نظر تحقیق میں اس منفر د بحث کو اس انداز میں سامنے لایا گیا ہے کہ دونوں طرح کے رجحانات سامنے لائے جائیں اوران کے دلائل کا نقابل کرتے ہوئے موضوع کے جوازیاعدم جواز کو ثابت کیا جاسکے۔

تحقیق کا انداز تقابلی ہے۔ محققہ نے اپنی رائے کا اظہار بھی کیا ہے، اس تحقیق سے قبل اس مضوع پر ڈ اکٹر پیسف القرضاوی، ڈاکٹر طار جابرالعلوانی اور ڈ اکٹر جمال الدین عطیہ اور ڈاکٹر صلاح الدین نے اپنے مقالے کھیے جو کتا بیشکل میں جیپ چکے ہیں۔

فقه کے لغوی معنی

اس لفظ کا مادہ فقہ ہے۔

صاحب لسان العرب لكصة بين:

"الفقه العلم بالشئ والفهم له، وغلب على علم الدين ليسادته وشرفه وفضله على سائر

انواع العلم"(١)

لیعنی کسی چیز کا ادراک اس کاعلم اور اس کا گہرافہم ہے۔ لفظ زیا دہ تر شریعت اور اصول دین کے علم کے لیے استعال ہونے لگا۔

قرآن حكيم ميں الله تعالی كا ارشاد ہے:

لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيُنِ(٢)

تاكەدە دىن كاعلم ركھنے والے بنيں۔

آپ صلی الله علیه وسلم نے حضرت عبدالله بن عباس کے لیے اسی طرح کی دعافر ماتے ہوئے ارشا دفر مایا:

اللهم فقهه في الدين(٣)

اے اللہ اسے دین کافہم عطا فرما۔

فقه كاا صطلاحي مفهوم

فقہ سے مراد ہے شریعت کے ملی احکام کاوہ تفصیلی علم جو تعلیل دلائل کی بنیادیر ہو۔ (۴)

عربی میں اس کی تعریف یوں کی گئی ہے:

الفقه هو العلم بالاحكام الشرعية العلمية عن ادلتها التفصيلية (٥)

یعنی فقہ سے مراد شریعت کے ان احکام کا علم ہے جوملی زندگی سے تعلق رکھتے ہوں اور جوشریعت کے تفصیلی

دلائل سے ماخوذ ہوں۔ اقلیات کا لغوی مفہوم

اقلیات کاواحداقلیت ہے۔

"الاقليه. خلاف الاكثرية (ج) اقليات"(١)

"اقلیت اکثریت کے خلاف استعال ہوتا اوراس کی جمع اقلیات ہے۔"

آ كسفورد انگاش دُكشنري ميں بيمعني اس طرح بيان كيے گئے ہيں:

"Minority the condition or fact of being smaller, inferior or subordinate. A small group of people seprated from the rest of the community by a difference in race, religion, language etc."( $\angle$ )

"لفظا قلیت اکثریت کے مدمقابل کے ہیں۔ پیلفظ اگر انسانوں کے سی گروہ کے لیے استعمال کیا جائے تو اس کا مطلب ہے کہ ایسانی اعتبار سے مختلف ہواور عددی اعتبار سے معاشر سے کہ ایسانی اعتبار سے معاشر سے کے باقی گروہوں سے کم ہو۔"

ا قلیت کاا صطلاحی مفہوم

ا قلیت کی متعدد تعریفیں بیان کی گئی ہیں۔ ان تمام تعریفات میں اقلیت کی انفرادیت جن خاص پہلوؤں سے نمایاں ہوتی ہے۔ وہ یہ ہیں:

ا۔ افراد کی تعداد میں قلت

٢ - اقليت كامغلوب بونا

٣٠ ا الليت نسل، قوم، ثقافت، زبان يازهب كاعتبار ساكثريّ طبقه سا لك مو

واكر يوسف القرضاوي اقليت كى تعريف بيان كرتے موئے لكھتے ہيں:

"ويرادبها: كل مجموعة بشرية في قطر من الأقطار، تميز عن أكثرية أهله في الدين، أو

المندهب أوالعرق، أواللغة، أو نحو ذلك، من الأساسيات التي تتمايز بها المجموعات

البشرية بعضها عن بعض. "(٨)

ایعنی اس سے مرادکسی بھی ملک میں وہ انسانی گروہ ہے جو اپنے دین، مٰد ہب،نسل، زبان یا کسی اور بنیادی و اساسی چزمیں اس ملک کے اکثریتی گروہ سے مختلف ہو۔''

ڈاکٹر جمال الدین عطیہ اقلیت کی ایک جامع تعریف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اقلیت ایک ایسے انسانی گروہ کا نام ہے جوقومی نیلی ، زہبی یالسانی بنیا دیر متحد ہواور ملک میں موجود دوسرے

بااختیارگروہوں سے مختلف ہو۔''(۹)

ڈاکٹرعلوانی اسے سیاسی اصطلاح کا نام دیتے ہیں:

"اقلیت ایک سیاسی اصطلاح ہے جو کہ جدید بین الاقوامی ساجی رویوں کی بدولت وجود میں آئی۔ بیریاست کے کسی ایک گروہ ول کے کسی ایک گروہ میا گروہوں کی طرف اشارہ کرتی ہے جو کہ اکثریتی آبادی سے مختلف حیثیت میں نسلی ، لسانی یا مذہبی وابستگی کی بنیا دیر معرض وجود میں آتی ہے۔" (۱۰)

ان تمام تعریفات کو مدنظرر کھ کریے کہا جاسکتا ہے کہ اقلیت دراصل(۱) تعداد کی کمی (۲) افراد کامغلوب ہونا (۳) اور یہ کہا قلیت نسل قوم، ثقافت، زبان یا ند ہب کے اعتبار سے اکثریتی طبقے سے الگتھلگ ہوتی ہے۔

فقه الاقليات كامفهوم

اقلیات کی فقہ۔ بیاصطلاح سب سے پہلے ڈاکٹر طرا جابرالعلوانی نے ۲۹۹۱ء کواپنے مقالہ میں استعال کی۔غیرمسلم مما لک میں آباد مسلمانوں کے خصوص ماحول اور حالات کو پیش نظرر کھ کرفقہاء کی طرف سے دیے جانے والے، اُن مسائل کے وہ حل ہیں جومسلمانوں کواس وقت درپیش ہیں۔ ڈاکٹر جابرالعلونی اس کی وضاحت یوں کرتے ہیں:

'' یعنی فقدالا قلیات کی اصطلاح جواستعال کی گئی ہے اس کا یہ ہر گز مطلب نہیں کہ اس کے ذریعے مسلم اقلیات کو کوئی رعایتیں دی جائیں گی جو کہ مسلم اکثریت کو حاصل نہیں۔ بلکہ اس کا مقصدتو یہ ہے کہ غیر مسلم ممالک میں مسلم اقلیتیں ماڈل بنیں۔ بیفقہ دراصل ہر طرح کے ماحول کے زیرا تررہنے والے مسلمانوں کے لیے رہنمائی ہے نہ کہ رعایتوں سے بھر پور۔ بیفقہ، فقہ کے بنیا دی اصولوں پر بنی ہے۔ بہت سارے بیانوں کی نشان دہی کر جہ کہ کہ جو کہ ہمارے اس طریق کار، کو واضح کرتے ہیں جو اقلیتی ارکان کی طرف سے پوچھے گئے سوالات کے جو اس میں ایناما تاہے۔'(۱)

ڈاکٹر یوسف القرضاوی جنہیں ڈاکٹر طاہ کا ہم فکراور ہم نشین سمجھاجا تا ہے کیونکہ یہ بھی فقہ الاقلیات کے حوالے سے الگ اور نمایاں مقام رکھتے ہیں ،ان دونوں حضرات نے با قاعدہ طور پر ۲۰۰۱ء میں 'بور پی مجلس برائے افتاء و تحقیق کے زیرا ہتمام منعقدہ ایک کانفرنس میں پیش کیے جانے والے ہے۔ مقالہ جات میں اس کی تفصیلات بتا کیں۔ڈاکٹر قرضا وی کھتے ہیں:

"وهذه الأقليات المسلمة خارج دار السلام أو البعيدة عن المجتمع المسلم، تختاج إلى فقه خاص، يقوم على اجتهاد شرعى قويم، يراعى مكانها و زمانها وظروفها الخاصة، وأنها لاتسملك أن تفرض أحكام شريعتها على المجتمع الذى تعيش فيه، وأنها مضطرة أن نتعامل وفق أنظمة ذلك الجتمع وقوانينه، وبعض هذه الأنظمة والقوانين تخالف شريعة السلام"(١١))

"فقہ الاقلیات دراصل مسلم معاشرہ سے دور رہائش پذیر مسلم اقلیتوں کے لیے ایک مخصوص فقہ ہے جو کہ نہایت مناسب شرعی اجتہادیہ قائم ہے اور جوان اقلیتوں کے زمان ومکان نیز مخصوص حالات کی رعایت کرے اور اس بات کا لحاظ کرے کہ یہ سلم اقلیتیں اپنے معاشرہ پراپنی شریعت کے احکام نافذ کرنے کی قدرت نہیں رکھتی ہیں اور اپنے معاشرہ کے نظاموں اور قوانین کی رعایت کرنا ان کی مجبوری ہے جبکہ ان میں سے پچھ شریعت اسلامی کے خالف بھی ہیں۔'

بعض افرا دکی طرف سے میاعتر اض کیاجا تا ہے کہاں قتم کی کوشش گو یا کسی نے اسلام کی تخلیق ہے۔ طرا جابرالعلوانی اس بات کی نفی کرتے ہیں کہ فقد الاقلیات کا مطلب ایک نئے اسلام کی تخلیق ہے۔ وہ اس اعتراض کی پرزور تردید کرتے ہوئے کا مطلب ایک نئے اسلام کی تخلیق ہے۔ وہ اس اعتراض کی پرزور تردید کرتے ہوئے کا مطلب ایک نئے اسلام کی تخلیق ہیں:

"The purpose of Fiqh al-Aqalliyaat was not to recreat Islam, rather it it a set of methodologies that govern how a jurist would work within the flexibility of the religion to best apply it to particular circumstances." (17)

یعنی فقہ الاقلیات کسی نے اسلام کی تخلیق ہر گرنہیں بلکہ اس کا مقصد ایسے فقہی اصولوں کو قائم کرنا ہے جن کو پیش نظر رکھ کر ایک فقہیہ اسلام کی دی گئی رعایتوں اور گنجائشوں کے مطابق مخصوص حالات کے پیش نظر فیصلہ کرسکے۔

#### فقهالاقليات كيمصا دروضوابط

فقہ الاقلیات کے مصادر وہی ہیں جو ہماری عمومی فقہ ہیں۔لیکن تبدیلی حالات اور واقعات کی وجہ ہے اس میں پچھ تجدیدی رویوں کوبھی شامل کیا گیا ہے۔جبیبا کہ ڈاکٹریوسف القرضاوی لکھتے ہیں :

'إن مصادر (فقه الاقليات) هي مصادر الفقه العام نفسها ولكن ينبغي أن يكون لهذا الفقه وقفات (تجديدة) لهذه المصادر .''(١٣)

عمومی فقہ کےمصادر ہی فقہ الاقلیات کے مصادر ہیں اور بیقر آن،سنت ،اجماع ، قیاس ، اجتہا داستصلاح ، (مصالح مرسله )،استحصان ،سد ذرائع ، پچھیلی شریعتیں ،عرف،استصحاب اورقول صحابی ہیں۔

#### فقهالاقلبات کےمقاصد

مسلم اقلیات کی جس فقہ کوزیر بحث لایا گیا ہے اس کے مقاصد واہدا ف بھی فقہاء نے طے کیے ہیں تا کہ اس فقہ کے ذریعے مسلمان اقلیتوں کی زندگی میں شرعی احکام و قواعد کے تحت ان مقاصد کا حصول ممکن ہوسکے۔

ا۔ مسلمان اقلیتوں کے افراد، خاندان اورمعا شرے کے لیے دین پڑمل کرنے میں سہولت کو مدنظر رکھنا تا کہ وہ اپنے لیے اس میں کسی قتم کی کوئی تنگی محسوس نہ کریں۔

- ۲۔ مسلمان اقلیتوں کے نہ ہبی اور ثقافتی شعائر کی حفاظت میں ان کی مدد کرنا تا کہ وہ اپنی عبا دات کو بامقصد بناسکیں اوراسی منچ بر اپنی اولاد کی تربیت کریں۔
- ۳۔ اقلیتی مسلمان افرادمعا شرہ کواس قابل بنانا کہ وہ اکثریتی غیر مسلم آبا دی کے ساتھ رہتے ہوئے داعی دین کی حیثیت میں زندگی گزاریں۔
- ہ۔ حدود آشنامگر کچک دارروبیا ختیار کرنے میں رہنمائی کرنا تا کہ سلم اقلیتیں جس غیر مسلم معاشرہ کے ساتھ زندگی گزار رہے ہیں ان سے بالکل کٹ کر جدانہ ہوجائیں۔
- ۵۔ مسلم اقلیتوں کی رہنمائی کرنا تا کہ وہ اپنے حقوق جو مذہبی ،ساجی، اقتصادی اور سیاسی ہیں، سے آشنا ہو کران کی حفاظت کر سکیں۔
  - ۲۔ دین میں غلوسے بچانااس کے ساتھ ساتھ دنیا کی حرص سے بچانا تاکہ وہ حرام سے پچسکیں۔
- ے۔ غیر مسلم معاشرہ میں رہائش پذیر مسلمان افراد معاشرہ کے مسائل کاحل اجتماعی اجتماعی اجتماعی دریعے پیش کرنا تا کہ ان کے لیے مناسب حل نکل سکے۔ (۱۵)

فقہ الاقلیات کے ان مقاصد بالا سے اندازہ ہوتا ہے کہ بیفقہ اصل میں ناموافق حالات میں مسلمانوں کے لیے راہ عمل کی خاطر مناسب حل تجویز کرنا ہے تا کہ مسلمان اپنی خاص پیچان قائم رکھیں اور مقصد زندگی کوذہن شین رکھ کرزندگی گزاریں۔

# فقهالا قليات كى خصوصيات

فقەالا قلىيات كى خصوصيات كوجانناس ليے ضرورى ہے تاكەاس امداف حاصل كرنے ميں مدول سكے ـ

- ا۔ یہ فقدا پے عظیم فقہی ورشہ کے ساتھ حالات ِ حاضرہ پر نظر رکھتی ہے تا کہ اعتدال کی راہ اختیار کی جاسکے۔
- ۲۔ یہ فقدا سلام کی عالمگیریت کو اجا گرکرتی ہے اور غیر مسلم معاشروں کے درمیان رہتے ہوئے مسلمان افراد کواس معاشرہ
   میں موجود برائیوں سے بیچنے میں مد دفراہم کرتی ہے۔
  - س۔ پہ فقہ شریعت کی جزوی نصوص اور کلی مقاصد کے درمیان تو ازن قائم کرتی ہے۔
    - سم۔ کلیات کی روشنی میں جزئیات کومل کرتی ہے۔
- ۵۔ یفقہ زمال ومکال اور عرف وعادت کی بناپر فتوی میں تبدیلی کی قائل ہے اور یہی علمائے امت کاموقف ہے۔ اختلاف زمال ومکال جتنا عصر حاضر میں دیکھنے کوئل رہا ہے ، اتنا ماضی میں کسی بھی زمانے میں نہیں دیکھا گیا۔ اس کے ساتھ ساتھ الیسے علاقوں میں اسلامی اقدار اور روایات بالکل اجنبی دکھائی دیتی ہوں فقہ الاقلیات جہاں زمال ومکال اور عرف و عادت کے تغیر کا لحاظ کرتی ہے اس کے ساتھ ساتھ غیر مسلم معاشروں کے ساتھ اخلاق واقد ارکی اجنبیت کو بھی ختم

کرنے میں مدودیتی ہے۔(۱۲)

# فقەالاقليات كى بنيا دىي

فقه الاقلیات کی جوبنیاد میں دورِ حاضر کے فقہانے تجویز کی ہیں۔ اگر چہوہ اسی فقہ کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ عمومی فقہ اسلامی کی بنیا دیں بھی قرار پاسکتی ہیں۔ لیکن خصوصی طور پر فقالاقلیات کی بنیادیں اس لیے قرار پاتی ہیں کہ یہاں رعایت زیادہ مطلوب ہے۔ ڈاکٹریوسف القرضاوی نے فقالاقلیات کی جن بنیادوں کی طرف نثان دہی کی ہے۔ وہ حسب ذیل ہیں:

ا۔ لا فقه بغیر اجتهاد معاصر قویم

"مضبوط معاصراجتها د کے بغیر کوئی فقد و جو دمین نہیں آ سکتی۔"

٢ مراعاة القواعد الفقيهة الكلية

<sup>(, ک</sup>ل فقهی قو اعد کی رعایت''

 $^{\prime\prime}$  العناية بفقه الواقع المعيش

"مسائل كالصحيح فهم هونا"

٣ ـ التركيز على فقه الجماعة لامجرد الأفراد

"افرادسے زیادہ مسلم جماعت کاخیال"

۵۔ تبنی منهج التسير

" تيسير كامنهج اختياركرنا"

٢ مر اعاة قاعدة (تغير الفتوى بتغير موجباتها)

" قاعدہ (اسباب کی تبدیلی ہے فتویٰ میں تبدیلی ) کی رعایت'

مراعاة سنة التدرج

'' قانون تدریج کی رعایت''

٨. الاعتراف بالضرورات والحاجات البشرية"(١١)

"انسانی ضروریات و حاجات کا اعتراف"

ڈا کٹر صلاح الدین عبدالحلیم سلطان نے بھی فقہ الاقلیات سے متعلق اجتہاد کے کچھ ضوا بطرنح بریکیے ہیں۔جن کا خلاصہ

حسب ذیل ہے:

ا۔ ہم وطنی کے تصور کا استحکام۔

۲۔ وطن کی فلاح و بہبود ہے متعلق اپنی ذمہ داریوں کا پختہ شعور

سم عموی مسائل کے حل میں اجتماعی اجتہادی طرف رجوع

۵۔ اجتہاد میں شرعی دلیل کے ساتھ لبی خشیت کی موجودگی

٢ عبا دات اورمعا ملات دونول مين "فقه المقاصد" كوبنيا دى حيثيت دينا

اندرونی وسائل اوربیرونی حالات کےمطاق ترجیجات کالحاظ

مختلف مسالک کی باهمی قربت اوراجتها دمین انتخاب یا تخلیقیت

وـ فقدالتيسير كاانتخاب اورتدريج كى رعايت

• الليتون كى مخصوص صورت حال كے پیش نظر ممنوعات كے شرعى متبادل كے سلسله ميں اجتهاد (١٨)

فقەالاقلىيات فقە كى تجدىدنو ہے اور يەتجدىدىكى بھى فقىهە كے ليے آسان نہيں جب تك فہم دين ميں پختەنە ہواورا پئى قوم اورا ينے زمانەكى زبان كونە جانتا ہونيزيەفقە بغير مضبوط معاصراجتها دے وجود مين نہيں آسكتى۔

### فقهالا قليات كحوالي سيتخفظات

فقہ الاقلیات کے حوالے سے جن لوگوں نے اپنے تحفظات کا اظہار کیا ہے ان میں نمایاں نام ڈاکٹر سعیدر مضان بوطی کا ہے۔ جو ثام سے تعلق رکھتے ہیں۔ اسی طرح مولانا ابوالحس علی ندوی جن کا جامعہ ازہر سے تعلق رہا انھوں نے امریکہ کے دوران جون او 22ء میں'' نیو جری'' میں خطاب کیا۔ اپنے خطاب میں مسلم اقلیات کی اس نئی فقہ کے بارے میں کچھ خد شات کا اظہار کیا۔ اسی طرح ایک نوجوان مسلم سکالر آصف کے خان جو کہ خود بھی ایک عرصہ سے برطانیہ میں مقیم ہیں، انھوں نے پرزور دلائل کے ساتھ اس بات پرزور دیا ہے کہ آج اس قتم کی فقہ گویا شریعت میں رخصتوں کی فقہ کو ایجا د کرنے کے متر ادف ہے۔ قائلین جواز اور قائلین عدم جواز کے دلائل کی روثنی میں فقہ الا قلیات کو مجھنا زیادہ آسان ہوگا۔

قائلين عدم جواز

قائلین عدم جواز کے نزد کی فقد الاقلیات دین اسلام کی شکل تبدیل کرنے کے مترادف ہے۔ اپنے دلائل میں قرآن کی جن آیات کودلیل بناتے ہیں وہ یہ ہیں:

قرآن حکیم میں اللہ تعالیٰ کا ارشادہے:

وَنَوْلُنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَّ بُشُرَى لِلْمُسُلِمِينَ ٥(١٩)

" ہم نے آپ کی طرف (ایس) کتاب نازل کی ہے جس میں ہرشے کی وضاحت موجود ہے اور ہدایت اور

رحت ہے۔اللہ کے تا بع داروں کوخوش خبری دے دو۔''

لہٰذاکسی مسلمان کے پاس اس بات کاحق نہیں کہ وہ یہ دعویٰ کرے کہ کچھ حالات ومعاملات ایسے ہیں جن کے بارے

میں شریعت نے کوئی مدایت نہیں دی۔

الله رب العزت نے نبی محتر م صلی الله علیه وسلم کی حیثیت کواسلامی معاشرے میں ایک فیصله کن ہستی قرار دیا ہے۔ ارشاد بازی تعالی ہے:

فَلا وَ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنُفُسِهِمُ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوُا تَسُلِيُمًا (٢٠)

''خدا کی شم بیا بمان والے نہیں ہیں جب تک بیآپ کواپنے معاملات میں حکم شلیم نہ کرلیں پھر (اس کے بعد) اپنے دل میں کسی قتم کی تنگی نہ پائیس جوآپ فیصلہ کر دیں۔''

اللہ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو فیصلہ سازی کا منصب بھی دیا اور اس فیصلہ سازی کو ہرمسلمان کے لیے لازم قر اردیا کہ وہ اسے تسلیم کرے ۔اس انداز میں کہ اس کے دل میں کسی قشم کی تنگی نہ یائی جائے۔

فتوی سازی اور آن لائن فتاوی جاری کرنے کے رجحان کی مذمت کے حوالے سے اللہ تعالی کے اس فر مان سے عدم جواز کے قاکلین استشہاد کرتے ہیں:

وَ لَا تَــقُوُلُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِّتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ اِنَّ الَّذِيْنَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ٥٠ (٣٣)

ترجمہ:''اور میہ جوتمہاری زبانیں جھوٹے احکام لگایا کرتی ہیں کہ میہ چیز حلال ہے اور وہ حرام ، تو اس طرح کے حکم لگا کراللہ پر جھوٹ نہ باندھا کر وجولوگ اللہ پر جھوٹے افتر اباندھتے ہیں وہ ہرگز فلاح نہیں پایا کرتے۔'' یہود کی طرح حیلہ سازی کی ممانعت:

لاترتكبوا ارتكب اليهود وتستلحوا محارم الله بأدنى الحيل (٢٢)

" بہودی طرح اللہ کی حرام طهبرائی ہوئی چیزوں کو حلال نہ کرلو، معمولی حیلوں کے ذریعے ''

ان تین سکالرز کی آراء کا جائزہ لیا جانا ضروری ہے جن کا ذکر پہلے کیا جاچکا ہے، تا کہ ان خدشات و تحفظات کو پیش نظر بھی رکھا جائے کہ کہیں ایسانہ ہو کہ واقعتاً ہر علاقے کا اسلام مختلف ہو جائے اورایسی فقہ دراصل 'دین سے رخصتوں کا نام بن کررہ جائے۔اعتدال ہر دو جانب رکھناا نہائی ضروری ہے۔

ڈاکٹر رمضان بوطی اینے خدشات کااظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں:

''آ یئے اپنے دلوں میں خفیہ جگہ تلاش کریں جس میں اللہ کے پیغیر سے محبت ہو،اگر ہم سیچے ہیں کہ ہم ابھی تک اپنے وعدے پر قائم ہیں اور ہمارے دل پیغیبر کی محبت سے لبریز ہیں تو پھراس کا ثبوت دیں۔ کیا ہم شریعت کی حفاظت کر رہے ہیں اور اسے تبدیل ہونے سے بچارہے ہیں، اس لیے کہ بیروایات کے نام پر حالات یا اقلیتوں کی فقہ یا کوئی اور عذر جس کی بنیا د بنا کرشریعت میں تبدیلی لائی جائے ایساممکن نہیں۔'(۲۵) شخ محمد رمضان البوطی، فقه الاقلیات کے رجحان کوشدید تنقید کا نشانہ بناتے ہوئے آن لائن فتوی کی مخالفت کرتے ہیں۔ کیونکہ فقہ الاقلیات کا بدایک بڑا ذریعہ ہے، وہ کہتے ہیں:

'' جولوگ آن لائن فتوی دیتے ہیں میراان سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی مجھے یہ بتانے کی ضرورت ہے کہ وہ کون

لوگ ہیں جوایسے فقاوی کے ذریعے بہت ساری چیز ول کو تبدیل اور خراب کر رہے ہیں۔ لیکن اگر ہم نے اس

حالت کوجاری رہنے دیا تو چند سالوں میں ہمارے سامنے ایک نئی شریعت ہوگی ۔ اس نئی شریعت کے سامنے

ہمارے پاس بہت سارے عذرات ہوں گے ۔ بیعذرات وقت، جگہ اور ماحولیا تی ہوں گے ۔ اسی طرح موسم،

فلاح و بہو داور بہت سے دیگر عذرات نئی شریعت کو وجود میں لانے کے بہانے بنیں گے۔' (۲۷)

مولا ناسیدا بوالحس علی ندوی بھی اپنے اس خدشے کا اظہار کرتے ہیں کہ بیکوشش اسلام ک علاقہ وارتقسیم کرنے اور اس
کی عالمگیریت کوختم کرنے کے مترادف ہے۔

"I for the day in America as elsewhere, when we will withdraw in to our shells and entangled in the labyrinth of study and research and our connecting li9nks with the real fountain head of Islam and with the Islamic centres will be broken where in spite of all drawbacks, Islam is still, alive and the springs of Islamic warmth and eagerness will dry up within us. it will be then that the American Islam, European Islam and Japanese, Iranian, Indian and Pakistani Islams will emerge making it impossible to distinguish one from the other. They will be as different from each other as an American is from an Asian or a Japanese from an Afghan and Islamic societies will appear whose mental attitudes and natural inclination and values will be widely aprt."(1/2)

'' یعنی مجھے ڈر ہے کہ امریکہ اور دنیا کے دیگر ممالک میں جب ہم اپنے اصل خول سے باہر نکل آئے اور تحقیق اور تعلیم کے مشکل اور پیچیدہ داستوں پر چل پڑنے تو ہمار ارابطہ سر چشمہُ اسلام اور اسلام کے محور دمر کر سے ٹوٹ جائے گا۔ اس ساری کی کے باوجود اسلام ابھی بھی زندہ ہے۔ اسلامی گر مجوثی اور خوا ہش مندی ہماری طرف سے بی ختم ہوتی جائے گی اور ایسا تب ہوگا جب امریکہ کا اسلام بور پی اسلام جاپانی اسلام، ایرانی، ہندوستانی اور پاکستانی اسلام کی شکل اختیار کرے گا۔ یہ بہت مشکل ہوجائے گا کہ ہر ایک کو دوسرے سے الگ پیچانا جائے۔ اسلام کی ایس شکلیں ایک دوسرے سے اتن مختلف ہوں گی جیسے امریکی اور ایشیائی اور جاپانی اور افغانی باہم مختلف ہیں اور پچھاس طرح کے اسلامی معاشرے وجود میں آئیں گے جن کے ذبنی رویے اور قدریں ایک دوسرے سے الگل مختلف ہیں اور پچھاس طرح کے اسلامی معاشرے وجود میں آئیں گے جن کے ذبنی رویے اور قدریں ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہیں اور پچھاس طرح کے اسلامی معاشرے وجود میں آئیں گے جن کے ذبنی رویے اور قدریں ایک

watford (انگلینڈ) میں مقیم پاکستانی سکالرآ صف کے خان فقہ الاقلیات کے حوالے سے طام جابرعلوانی کی بیان کر دہ تعریفات کا جائزہ لیتے ہوئے ان الفاظ میں اس نئے رجحان کو تقید کا نشا نہ بناتے ہیں:

''اس سوچ (فقد الاقلیات) اور فلاسفی اور اس کی نصدین میں دیے جانے والے دلائل پرغور کرنے ہے ہم یہ دکیسکتیمیں کہ میخصوص حالات اور ماحول کے پیش نظر بیسوچ اپنائی جا رہی ہے اور اس کوما خذ قانون کا درجہ دیا جارہا ہے۔الیں فکری رسائی اپنے اندر عملی وسعت رکھتی ہے۔ نتیجے کے طور پر اس فکری رسائی نے اصل شریعت افراس کے اصولوں کونظر انداز کرنا شروع کر دیا ہے۔جس میں قرآن وسنت جو کہ اصل ما خذ شریعت میں سے متضا درویہ ہے۔(یعنی حالات اور زمانہ کی رعایت کو)۔'' (۲۸)

فقہ الاقلیات کے حوالے سے بیاعتر اضات ایس شخصیات کی طرف سے ہیں جوعلم وفہم میں ایک مقام رکھتی ہیں کیکن دوسری طرف فقہ الاقلیات کے تصور اور ارتقاء میں عملی طور پر حصہ لینے والی شخصیات کا مقام بھی کم نہیں ، للہذاد ونوں طرف کے دلائل کو پیش نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔

قائلین جواز کے دلائل

قائلین جواز میں سرفہرست ڈاکٹر یوسف القرضاوی ہیں۔ وہ غیرمسلم معاشروں میں رہائش پذیرمسلم اقلیتوں کے مسائل کی رعائیت کو پیش نظرر کھتے ہوئے کہتے ہیں:

"دارالاسلام سے باہراور مسلم معاشرہ سے دورر ہائش پذیران مسلم اقلیتوں کوایک ایسی مخصوص فقد کی ضرورت ہے جو نہایت مناسب شرعی اجتہاد کی بنیاد پر قائم ہواور جوان اقلیتوں کے زمال ومکان نیز مخصوص حالات کی رعایت کر ہے اوراس بات کا لحاظ کرے کہ میسلم اقلیتیں اپنے معاشرہ پر اپنی شریعت کے احکام نافذ کرنے کی قدرت نہیں رکھتی ہیں ،اور اپنے معاشرہ کے نظاموں وقو انین کی رعایت کرناان کی مجبوری ہے۔" (۲۹) مزید برآ ں قائلین جواز میں جن قرآنی دلاک کو پیش کرتے ہیں۔ وہ حسب ذیل ہیں:

ا۔ دین اسلام غالب ہو کرر ہے والادین ہے:

وَيَابَى اللهُ إِلَّآ اَنُ يُّتِمَّ نُوْرَهُ وَ لَوُ كَرِهَ الْكَفِرُونَ۞ هُوَ الَّذِيُّ اَرُسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُداى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ \* وَلَوُ كَرِهَ الْمُشُرِكُونَ۞ (٣٠)

''اورالله کواس بات پراصرار ہے کہ وہ اپنے نورکو کممل کرے گاخواہ کا فروں کو نا گوار گزرے، اس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا ہے تا کہ وہ اسے دیگر تمام ادیان پرغالب کردے خواہ مشرکین کو بیہ نالیند ہو۔''

۲ قائلین کے نز دیک فقه الاقلیات کی بنیا د' «مصلحت''، 'ضرورت' اور' مشقت' وغیره سے متعلق قواعد جیسے

جلب المصالح ودرء 🛭 لمفاسد ،الضرورات تليح الخطو رات ،المثقة تبجلب التيسير وغير ومين ــ (٣١)

٣- الله آسانی کو پیند کرتاہے:

يُرِينُهُ اللهُ بِكُمُ الْيُسُو وَ لَا يُرِينُهُ بِكُمُ الْعُسُو (٣٢)

"الله تمهار بساته آسانی حابها ہے تنگی نہیں جا ہتا۔"

٨ استطاعت سے بڑھ كر بوجھ سے رہائى دلاتا ہے:

يَـاْمُـرُهُـمُ بِـالْـمَـعُرُوُفِ وَ يَنْهِهُمُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّلْتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَلَئِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَ الْآغُلُلَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ ۖ (٣٣)

''وہ (آخری رسول) انھیں نیک کام کا تھم دیتا ہے اور برے کام سے روکتا ہے۔اور پاک چیز ول کو ان کے لیے حلال کرتا ہے اور نا پاک چیز ول کو ان پر حرام تھرا تا ہے اور ان پر سے وہ بو جھا ورطوق جو ان کے اوپر تھے ا تارتا ہے۔''

۵۔ اسی بات کوسورہ النساء میں دھرایا گیا:

يُرِيُدُ اللهُ أَنُ يُنَخِفِفَ عَنكُمُ ۚ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ٥ (٣٣)

"الله تعالی چاہتا ہے کہتم سے بوجھ ملکا کرے اورانسان کمزور بنایا گیا ہے۔"

حضرت معاذبن جبل اورحضرت ابوموسىٰ اشعريٌّ كوجب رسول اللهُّ نے يمن كاوالى مقرر فر مايا تو ہدايت فرما كى:

يسرا ولاتعسرا بشرا ولا تنفرا(٢٥)

''تم دونوں آ سانی پیدا کر نامشکل پیدانه کرنا اورخوشخبری دینانفرت نه دلا نا۔''

۲۔ امام احمد بن ادریس القرافی ملک کے عرف کا خیال رکھتے ہوئے قاضی کے لیے لازم کھہراتے ہیں کہ فتو کی لینے والے کے علاقے اور ملک کے عرف کا خیال رکھے نہ کہا ہے ملک کے عرف پر فتو کی دے۔وہ لکھتے ہیں:

اذا جائک رجل من غیر اهل اقلیمک یستفتیک لاتجره علی عرف بلدک واسا إله عن عرف بلده و اجده علیه وافته به دون عرف بلدک (۳۲)

"جب تمہارے پاس کسی دوسرے علاقے کا فردفتوی لینے آئے تو اُسے اپنے علاقے کے عرف کے مطابق فتوی فتوی نہ دو۔ اس سے اُس کے علاقے کے عرف کے بارے میں پوچھواور پھر اُس کے علاقے کے مطابق فتوی دونہ کہ اسپنے علاقے کے مطابق ۔"

2. قرآن حکیم میں اضطراری حالت میں تخفیف اور تسہیل دی گئی ہے۔ فرمایا:

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحُمَ الْخِنْزِيُر وَ مَآ أَهلَّ بِهِ لِغَيْر اللهِ ۚ فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَا غ وَّ

لَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ۗ إِنَّ اللَّهَ غَفُو رٌ رَّحِيْمٌ ٥ (٣٠)

"الله تعالی نے تم پرحرام کیا ہے مردار،خون،سور کا گوشت اور جس پرغیرالله کا نام لیاجائے جو شخص مجبوری کی حالت میں ہواوروہ ان میں سے کوئی چیز کھالے بغیراس کے کہ وہ قانون شکنی کا ارادہ رکھتا ہو، یاحد سے تجاوز کرتے وال ہے۔'' کرے تو اس پرکوئی گناہ نہیں بے شک اللہ بخشنے والا اور حم کرنے والا ہے۔''

قائلین جوازاور قائلین عدم جواز ہردو کے دلائل اپنی جگہ پر بہت مضبوط ہیں ، لیکن دیے خابد لتے حالات کے پیش نظر ہم اپنے مسائل کاحل کس انداز میں تلاش کریں۔ یہ بھی ایک افسوس ناک امر ہے کہ فتو کی دینے کاحق اس وقت ہر شخص کو حاصل ہوجائے اورلوگوں کواپنی جہالت کی بنیاد پر ایسے فقاو کی دیں جن کا اصل میں دین سے کوئی تعلق ہی نہ ہو۔ دوسری بات یہ ہے کہ فقد اکیڈ میز اور اداروں کا قیام اس حوالے سے ایک مستحن عمل ہے تا کہ ایسے فور مزکے ذریعے زیادہ سے زیادہ مشاورت ممکن بنائی جاسکے۔ موجودہ نئے مسائل جن کا تعلق جدید سائنس اور ٹیکنالوجی سے ہے۔ ان شعبوں کے ماہرین سے مشاورت بھی ضروری ہے اور محققہ کی رائے ہے کہ دنیا کے تمام فقہی اداروں کا باہم مربوط ہونا ضروری ہے تاکہ فیصلوں میں ہم آ ہنگی پیدا ہو سکے۔ علاوہ ازیں مغربی ممالک میں قائم کیے جانے والے فقہی اداروں میں اس وقت خصوصاً پور پی افتاء کونسل کے کچھ فیصلوں پر دنیا کے دیگر حصوں میں بنے والے علاء کا اتفاق نہیں ، ایسے فیصلوں کوصا در کرنے سے قبل مجلس کی شرائط کو کھوظ رکھنا بہت ضروری ہے تاکہ ایسے فیصلوں اور فقاوی سے بچاجا سکے جن پر اکثر علاء کا تفاق تنہیں ، ایسے فیصلوں کو تروی کے دلئی ہوں کی شرائط کو کھوظ رکھنا بہت ضروری ہے تاکہ ایسے فیصلوں اور فقاوی سے بچاجا سکے جن پر اکثر علاء ک

فقہ الاقلیات کے حوالے سے ایک خدشہ یہ بھی ہے کہ یہ رخصتوں کی فقہ ہے، حالانکہ فقہ الاقلیات کوئی رخصتیں اور آسانیاں انتھی کرنے کی فقہ نہیں ہے۔ بلکہ خصوص ماحول میں اسلامی طرز زندگی کے احیاء کے لیے کی جانے والی کوششیں بیں۔ ڈاکٹر فہیم اختر ندوی اس حوالے سے رقم طراز ہیں:

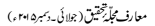
"فقالاقلیات سے مرا دینہیں ہے کہ غیر مسلم معاشروں میں رہنے والے مسلمانوں کے لیے شریعت کی رخصتیں اور آ سانیاں اکٹھی کر دی جائیں اور فقد اسلامی میں ایک نیا جزوی قسم کا اضافہ کیا جائے۔ اس رجحان کے ساتھ فقد الاقلیات کوئی مفید چیز نہیں ہوگ ۔ بلکہ اس کا نقصان یہ ہوگا کہ اس سے ایسا ذہن تیا رہوگا جس میں مسلمان شریعت کے کچھا حکام پڑمل کر کے مطمئن ہوگا۔ مگر پوری شریعت سے محروم رہے گا۔ فقد الاقلیات سے یہاں مراد یہ ہے کہ عالمی سطح پر جو حالات بین الاقو امی تعلقات ، مما لک کی نوعیت اور معاشرتی احوال ہیں آئیں پیش مراد یہ ہوئے قر آن وسنت کی اصولی ہدایات اور مقاصد شرع کی روشنی میں احکام طے کیے جائیں ۔ یہ رخصت کی فقہ ہوئے قر آن وسنت کی اصولی ہدایات اور مقاصد شرع کی روشنی میں احکام طے کیے جائیں ۔ یہ رفصت کی فقہ ہوئے در ہوگا کے بائیں سے خدو خال اور اس کے اصول وضوا بطر پر گفتگواور رد وقد ح ہوگا کین موجودہ احوال میں فقہ الاقلیات ضرور ایک قابل غور موضوع ہے۔" (۲۸)

عصر حاضر میں فقد الاقلیات کی ضرورت اور اہمیت سے انکار نہیں کیونکہ دنیا کے اندر مسائل کی نوعیت تیزی سے تبدیل ہورہی ہے اور ہرغیر مسلم ملک میں آباد مسلمانوں کے مسائل بھی میسال نہیں۔ایسے میں ان مسائل کے لیے اجتماعی اجتہاد کے اداروں کا قیام بہت اہمیت کا حامل ہے تا کہ مسلمان نہ صرف اپنی شناخت برقر ارر کھ سکیں بلکہ اپنے مسائل جو کہ عائلی ،معاثی ،سیاسی اور حلال وحرام سے متعلق ہیں ان کاحل بھی ڈھونڈ سکیس۔ جہاں تک فقد الاقلیات پراعتر اضات کا تعلق ہے، ان کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے تا کہ یہ گئج اکثوں اور رعایتوں کی فقہ ہی نہ بن جائے۔

ڈاکٹر رمضان بوطی کے مطابق بیکوشش گویا اسلام جوایک عالمی دین ہے اسے علاقہ وارتقسیم کرنے کی کوشش ہے۔
جیسے امریکی اسلام، بورپی اسلام اور چینی اسلام جیسی اصطلاحات مروج ہوں گی ۔ ان کے مطابق رفع الحرج اور مصلحت
کے قواعد کا تعلق کسی خاص علاقے کے لوگوں کے لیے ہیں بلکہ یہ عمومی قواعد ہیں جو تمام مسلمانوں کے لیے ہیں۔ ڈاکٹر رمضان بوطی کے اس اعتراض کو بجا سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمار بعض فقہی ادارے اس وقت غیر مسلم حکومتوں کے دباؤ کا شکارنظر آتے ہیں اور یہی تاثر ان کے بعض فقاوی سے بھی ملتا ہے۔ مثلاً بورپی افتاء کوسل کے فیصلوں میں غیر مسلم مرد کے شکارنظر آتے ہیں اور یہی تاثر ان کے بعض فقاوی سے بھی ملتا ہے۔ مثلاً بورپی افتاء کوسل کے فیصلوں میں غیر مسلم مرد کے تحق بوی کے قبول اسلام کی شکل میں اور غیر مسلم مما لک کے بنکوں سے سود پر قرض لے کر مکا نوں کی تعمیر ، ایسے فتاوی ہیں جن استثناات کو اختیار کیا گیا ہے ، حالانکہ ان کی اجازت ماضی اور حال میں کسی فقیہہ نے نہیں دی ، اس فتم کے فتاوی پر جرحال تحفظات کا پایا جانا فطری امر ہے۔

جہاں تک ڈاکٹر بوطی کے اعتراضات کا تعلق ہے تو بنظر غوران کا جائزہ لینے کے بعداس حقیقت سے انکارمکن نہیں کہ مسلمان اور دنیا کے حالات اب و نہیں رہے جو ماضی میں تھے۔ دوسرا بیک اگران مسلما نوں کوان کے موجودہ علاقوں سے بھرت کا مشورہ دیا جائے تو بین الاقوامی قوانین کی موجودہ صورت حال میں کوئی بھی دوسرا ملک ان کو پناہ نہیں دے سکتا۔ علاوہ ازیں شہریت کا موجودہ قصور بھی بہت ہی بیچید گیوں کا باعث ہے۔ مغربی مما لک میں تو اقلیت ہو جا ہے اکثریت ہر ایک وشہری حقوق حاصل بیں لین مسلم مما لک جہاں مسلمانوں کی اکثریت ہے کسی دوسرے ملک کے باشندے کوشہریت دینے کو تیار نہیں جا ہے وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہواور بیموجودہ دور کا المیہ ہے۔ ان حالات میں جن مما لک میں مسلمان آباد میں، وہاں کے خصوص حالات کے بیش نظر اُن کے مخصوص مسائل کا حل بیش کیا جانا ضروری ہے، وگر نہ مسلمانوں کا دین سے رہنمائی حاصل کرنا اور ممل پیراہونا مشکل ہوجائے گا۔ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو فقد الاقلیات بہر حال آج کی اہم ضرورت ہے اور قابل فکر موضوع ہے۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ فقہ کی اس نئی شکل کو مربوط اور ہم آ ہنگ کیا جائے تا کہ اسلام کی شکل ڈاکٹر بوطی کے خفظات کے مطابق علاقہ وارنہ بن جائے۔

- مرا بح وحواسی (۱) این منظور،لسان العرب، ماده فقه، دار،لسان العرب، بیروت،۲/۱۱۱/۲ (س-ن)
- (۲) التوبه ۲۲۱:۹ (۳) مسلم، الجامع الشيخ، كتاب فضائل الصحاب، باب فضائل عبدالله بن عباس، حديث نمبر ۲۴ ۷۷ ک، دارالسلام للنشر والتوريج الرياض، ۲۰۰۰ ء (۳)
  - محموداحمه غا زي، ڈاکٹر ،محاضرات فقه ۳۳ ،الفیصل ناشران د تاجران کتبارد و باز ارلا ہور،۲ ۵۰۰ ء
    - (۵) زرتشي،البحرالحيط، ۱۲/۱، دارالصڤو اللطباعة والنشر والتوزيع،٩٩ ٢٩ء
    - (۲) المعجم الوسط ۲/ ۲۷ ۲، احیاءالتر اث العربی ، بیروت،المکتنة العلمیة طهران، ( س-ن )
- The Oxford English Dictionary second edition Vol-IX, Clarendon Press Oxford, 1989 (4)
  - (٨) القر ضاوي ، يوسف، دُا كمُ: في فقه لا قلبات المسلمة ،ص ٥١، دارالشر وق القاهرة ٢٠ ٠ اء
    - (9)
- Alalwani, Taha Jabar, Towards of Figh For Minorities: Some basic reflections, P.2, (1.) The international institute of Islamic Thought London-Washington, 2003 (Translated by: Ashur A. Shawis)
- (II)Al-Alwani, Taha, Jabir, Towards A Figh For Minorities: some basic reflections, 4. The International Institute of Islamic Throught London, Washington, 2003.
  - (١٢) القرضاوي، بوسف، دُا كُمْ، في فقه الإقليات المسلمة ،٣٠ ، دارالشروق قام ة ،٢٠٠١ء
  - http://messageinternational.org/Fiqh-of-theMuslim-minorities/ ()\*\*
    - (۱۴۷) القرضاوي، پوسف، ڈاکٹر، فی فقہ الاقلیات المسلمہ ، ۲۷
    - (١٥) في فقالا قلبات المسلمه ،٥٣،٣٢، دا رالشر وق،٢٠٠١ء
      - (١٦) في فقة الإقلبات المسلمه ،٦٣،٥٣
      - (١٤) القرضاوي، يوسف، ڈا کٹر، فی فقہ الاقلیات المسلمہ
    - (۱۸) صلاح الدين عبدالحليم سلطان، ذاكرٌ، فقه الاقليات (مترجم: مجمد مشام الحق ندوى)
    - (۱۹) النحل۲:۸۹
      - رد) على بن عمرالد ارقطني سنن الدا قطني ٣٠٩٠/٣٠
  - (۲۲) سليمان بن احمداطير اني المعجم للصعير للطبرا ني ۱۵۲/۲۰ المكتب الاسلامي، دا رثمار بيروت، ۵۸۹۱ ۵۸
  - (۲۴ ) اساعيل بن كثير، تفسيرالقر آن العظيم،۳/۳۹۴ ، دا رطبيه للنشر والتو ربيع، ٩٩٩١ ء (۲۳) النحل۲۱۱:۱۱۲
- Al. Bouti Muhammad Said Ramadan, Fiqh of Minorites is the most recent means of (ra) playing with Allah's Religion.
- Muhammad Said Ramzan Al. Butti, Fiqh of Minorties is the Most recent Means of (۲4) Playing with Allah's Religion, (Translated by Mahdi Lock), 4. www.marifah.net.1429H



Abdul Hasan Ali Nadvi, Beware of the Emergence of A European or American Islam, (12) http://www.occri.org.uk/articles/beware.html

Asif K Khan, The Figh of Minorities-The new figh to subvert Islam, 6 Khilafah (M) Publications suite 301, 28 old Bramption Road, London, 2004

> (٢٩) دُّ اكثرُ يوسف القرضا وي،فقه الا قلبات،٣٧٢ (مترجم: ايفا يبلي كيشنز نتي د ملي) (۳۰) التوبه ۳۳،۲۳:۹

(٣١) ابن جيم، الا شباه والنظائر، ا/ ٨١١، اوارة القرآن والعلوم الاسلاميه كرا چي

(۳۴ ) النساء ۲۰

(۳۳) الاعراف2:۵۱ (۳۵) بخاری،الجامع الصحیح، کتاب الجهها دوالسیر باب ما یکره بمن التنازع والاختلاف

(۳۲) احمد بن ادرلیں القرافی ، الفروق :۱/۲۱ ، مصرا۳۲۳ هره (۳۷) اجتماعی احتماعی التقالی اسلامی بونیورشی اسلام آباد،۲۰۰۶ کے